# The Quarterly Journal of Lesān-E Mobeen (Research in Arabic Literature) Vol. 11. New Series, No.37, Autumn 2019

# Surreal reading of the collection"Hamel al-Fanus fi leel alze'ab"By cercon Bowles\*

Nejat gheybi poure hajivar

M.A. Scholar of Arabic language and literature, university of guilan Omid Jahanbakht lavli

Assistant professor of Arabic language and literature, university of guilan Farhad Rajabi

Associate professor of Arabic language and literature, university of guilan

### **Abstract**

Contemporary Arabic poetry, using its western experience, can use more extensive mechanisms to express its concepts. One of these techniques is the use of the method of trans-realism in relation to the meanings and phenomena of being, which has been especially noted in the poetry of poets such as Cercon Bowles. The contemporary Iraqi poet Cercon Bowls (2007- 1944) is among the poets influenced by surrealism. Hence, studying his works can illustrate the surrealist identities in two parts of Western surrealism and the localized version. In some of his poems, he uses a transcript of the Western version, especially in the elements of "autobiography", "surrealist imagery" and "the wonder". By referring to these criteria, it often deals with its inner dimension, citing celebrities in Arabic literature, symbolic references and rhetorical parallels to surrealism, he lends an indigenous form and uses other elements to correct social disarray. He has been able to give his poetry the color of surrealism by invoking ideas such as freedom of life of the constraints, provoking imagination and imaginary demands, risk taking in timeless routes, and passing through the material to get to the truth. The present research, considering the surrealistic capacities of his work, conducted a content analysis to analyze the "Hamel of Al-fanus Fi Leel al-zeab" collection and sought to reveal the reality beyond the appearance in Bowle's poetry.

**Key words:** Surrealism, Cercon Bowles, Hamel Al-fanus F-i Leel Al-ze'ab, Auto writing, Sleep and Dream.

\*-Received on: 06/08/2019 Accepted on:23/10/2019

<sup>-</sup>Email: omidjahanbakht@gmail.com -DOI: 10.30479/lm.2019.11362.2847

<sup>-©</sup> Imam Khomeini International University. All rights reserved.

خوانشي سوررئاليستي از مجموعهٔ «حامل الفانوس في ليل الذئاب» اثر سركون بولص $^st$ 

نجات غیبی پور، دانشجوی کارشناسی ارشد گروه زبان و ادبیات عربی دانشگاه گیلان امید جهان بخت لیلی، استادیار گروه زبان و ادبیّات عربی دانشگاه گیلان فرهاد رجبی، دانشیار گروه زبان و ادبیات عربی دانشگاه گیلان

## چکیده

شعر معاصر عربی با استفاده از تجربههای غربی توانست سازوکارهای متنوعی را برای بیان مفاهیم موردنظرش به کار گیرد. یکی از این شگردها، شیوهٔ فراواقع گرایی است که در ارتباط با معانی و پدیدههای هستی، بویژه در شعر شاعرانی؛ همچون سرکون بولص بدان توجّه شده است. سرکون بولص، شاعر معاصر عراقی (۱۹٤٤–۲۰۱۷) از جمله شاعران متأثر از سبک سوررئالیسم است که با مطالعهٔ آثارش می توان تبلور شناسههای سوررئالیستی را در دو بخش سوررئالیسم غربی و نسخهٔ بومی شده شاهد بود. او در برخی از اشعار بویژه در عناصر «نگارش خودکار»، «تصاویر سوررئالیستی» و «امر شگفت» رونوشتی از نسخهٔ غربی به کار می گیرد و با اهتمام به این معیارها غالباً به بُعد درونی خود می-پردازد و با ذکر مشاهیری از ادبیات عربی، اشارات نمادین و تشبیهات بلاغی به سوررئالیسم، قالبی بومی می بخشد و دیگر عناصر را نیز در جهت اصلاح شرایط نابسامان اجتماعی به کار می گیرد. همچنین وی با استناد به اندیشههایی؛ همچون آزادی زندگی از قید و بندها، برانگیختن خیال و خواستههای خیالی، ریسککردن در مسیرهای بی انتها، گذر از مادیات و رسیدن به حقیقت هستی، توانسته است به شعر خود رنگ و جلای سوررئالیستی ببخشد. این پژوهش با توجه به ظرفیتهای سوررئالیستی آثار وی، با استفاده از روش تحلیل محتوا، به واکاوی مجموعهٔ «حامل الفانوس فی لیل الـذئاب» پرداخته و درصدد است تا از واقعیت و رای دنیای ظاهر در شعر بولص پرده بردارد.

**كلمات كليدى**: سوررئاليسم، سركون بولص، حامل الفانوس في ليل الذئاب، نگارش خودكار، خواب و رؤيا.

<sup>-</sup> تاریخ دریافت مقاله: ۱۳۹۸/۰۵/۱۵ تاریخ پذیرش نهایی:۱۳۹۸/۰۸/۰۱

<sup>-</sup> نشانی پست الکترونیکی (نویسندة مسؤول): omidjahanbakht@gmail.com

<sup>-</sup> شناسه ديحيتال(DOI): 10.30479/lm.2019.11362.2847

#### ۱. مقدمه

سوررئالیسم (surrealism) یا فراواقع گرایی، مکتبی ادبی - فلسفی است که از واقعیت فراتر رفته و به - جای تمرکز بر عقل و منطق به مسائلی؛ مانند خواب، خیال، نگارش مبتنی بر ناخودآگاه، جادو و تمرد اهتمام دارد و عصیانی است بر همه قوانین و قواعدی که از خِرد سرچشمه می گیرد.

سوررئالیسم محصول بحرانهای ناشی از جنگ جهانی اول و نتایج ناامیدکنندهٔ دادائیسم (Dadaisme) است (بیگزبی، ۱۳۹۲: ۵۶) که به وسیلهٔ آندره برتون (Andre Breton) و گروهی از پیروانش در سال ۱۹۲۶ رسماً شروع به فعالیت کرد. آنان تحت تأثیر اندیشههای زیگموند فروید (Sigmund Ferud) قصد داشتند تا از طریق رؤیا و ضمیر ناخودآگاه، بنیان زندگی بشری مبتنی بر عقل و منطق را تغییر دهند و انسان را به این فکر وادارند که جهان، بُعد دیگری نیز دارد و آن را به گونهای دیگر هم می توان تصور و تجسم نمود.

اساس دیدگاه سوررئالیسم شورشهای غیرمنتظره، دغدغههای بی زمان و مکان، ضمیر ناخودآگاه، حوادث تصادفی و فعالیتهایی بر اساس خواب و رؤیا است. (نادو، ۱۹۹۲: ۷۲–۷۷) هنرمند سوررئالیستی بر این باور است که تمام واژهها و کلمات دارای اندیشه و مفاهیم قابل تأملی هستند، لذا به کمک قوه خیال می کوشد، در خلق اثر هنری از سیطرهٔ عقل و ادراکات حسی رها شود و به صورتهای مکتوم در روح و روان خود تجلی خارجی ببخشد. (فاولی، ۲۰۱۱: ۸ – ۱۱) از میان انواع هنر، ادبیات و از میان انواع ادبی، شعر به سبب ویژگیهای ذاتی اش بستری مناسب برای تبلور مؤلفههای سوررئالیسم به شمار می رود. به عقیدهٔ سوررئالیستها، «شعر سوررئالیستی برآمده از انگیزهای ناخودآگاه است که قصیده را بسان پیدایش رؤیا می آفریند.» (الأصفر، ۱۹۹۹: ۱۸۰) پیروان این مکتب کوشیدهاند تا جهان بینی خود را از طریق شعر انتقال دهند. در واقع شعر را رکن و اساس زندگی می دانند که می تواند مشکل زندگی بشریت را حل نماید. از مهم ترین نویسندگان و هنرمندان سبک سوررئالیسم، آندره برتون زندگی بشریت را حل نماید. از مهم ترین نویسندگان و هنرمندان سبک سوررئالیسم، آندره برتون (Kadra Arp)، سالوادوردالی (Salvador dali)، ژانآرپ (Jean Arp)، رنهماگریت ( P۸۹۳: ۱۳۷۸) و لویی آراگون (Louis Aragon) می باشند. (پیر، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸)

حضور سبک سوررئالیسم در سرزمینهای عربی، عموماً نتیجهٔ ترجمهٔ متون غربی و تفسیر و توجیه بومی میباشد که بر اثر سفر و آشنایی ادبای عربی با فرهنگ غربی حاصل شدهاست. (رجبی، ۲۰۱۶: ۲۲) پیدایش شعر سوررئالیستی در ادب عربی از سال ۱۹۳۰ در مصر آغاز شد. سپس در دههٔ چهل در سوریه و پس از آن در عراق و لبنان حضور خود را اعلام کرد. از جمله شاعران عربزبان پیرو این مکتب غربی، اورخان میسر و علی الناصر هستند که با خلق مجموعهٔ «سریال»، باب ورود این مکتب فلسفی – هنری به ادبیات عربی را گشودند. (الجیوسی، ۲۰۰۷: ۵۶۳ – ۵۶۷)

از جمله شاعران متأثر از این مکتب ادبی، سرکون بولص، نویسندهٔ معاصر عربی است. وی در سال ۱۹٤٤ در شهر حبانیهٔ عراق به دنیا آمد و به همراه شاعرانی؛ همچون «فاضل العزاوی، مؤید الراوی، جان دموع و صلاح فایق، جماعت شعر کرکوک را تشکیل داد.» (العلاف، ۲۰۱۰: ۱۰) این گروه برآن بودند تا با تأثیرپذیری از سوررئالیسم فرانسه از چارچوب شعر عربی گامی فراتر نهند و پدیدههای زندگی را به شیوهای متفاوت تعبیر کنند. از جمله آثار بولص، می توان به مجموعههای «الوصول إلی مدینهٔ أین» «الحیاهٔ قرب الأکروبول»، «الأول و التالی»، «عظمهٔ أخری لکلب القبیله»، «إذا کنت نائما فی مرکب نوح» و «حامل الفانوس فی لیل الذئاب» اشاره کرد. شعر سرکون بولص دربردارندهٔ مؤلفههای سوررئالیستی؛ همچون رهایی از قیدو بندها، جستجوی غیر ممکن، برانگیختن خیال، نوگرایی در شعر و کشف معانی جدید است. بدین جهت پژوهش حاضر برآن است تا با به کارگیری شیوهٔ توصیفی – تحلیلی، تصویری از کیفیت حضور سوررئالیسم در مجموعهٔ «حامل الفانوس فی لیل الذئاب» ارائه دهد و به طور کلی هدف کیفیت حضور سوررئالیسم در مجموعهٔ «حامل الفانوس فی لیل الذئاب» ارائه دهد و به طور کلی هدف شاعر را از کاربست این جریان ادبی شرح داده، جنبههای تشابه و تفاوت آن را به نمایش گذارد.

## ۱-۱. ييشينهٔ يژوهش

پیرامون سوررئالیسم در آثار شاعران و ادیبان عربزبان، پژوهشهای ارزشمندی انجام گرفته است. از مهم ترين أنها مي توان به مقاله ابوالحسن امين مقدسي و ادريس اميني در نشريه «الجمعية العلمية الإيرانية للغة العربية و آدابها» با عنوان «ملامح السريالية في شعر أدونيس كتاب التحولات و الهجرة في أقاليم النهار و الليل» اشاره كرد كه در آن به بررسي تشابه زبان شعري پيچيده ادونيس و زبان رمزآلود سوررئالیست پرداخته شدهاست. فاطمه پرچگانی و فرهاد رجبی نیز در مقاله «تجلیات السریالیهٔ فی قصيدتي: حياة الأحلام لسهراب سبهري و تموز في المدينة لجبرا ابراهيم جبرا» كه در «رؤى فكرية-مخبر الدراسات اللغوية» منتشر شده به بررسي تطبيقي جلوههاي سوررئاليسم در اين دو اثر پرداخته و به مؤلفه های سوررئالیستی مشترکی در آنها دست یافته اند. همچنین مقالهٔ فرهاد رجبی، با موضوع «تبلور سوررئالیسم در شعر هوشنگ ایرانی و مجموعهٔ سریال»، منتشر شده در کاوشنامه ادبیات تطبیقی، پس از بررسی کیفیت حضور سوررئالیسم در ادبیات عربی و فارسی به چگونگی تلفیق اصول سوررئالیسم غربی و تجربههای بومی در آثار این شاعران پرداختهاست. مقاله عدنان طهماسبی و ادریس امینی با عنوان «سورئالیسم در شعر أنسى الحاج، مجموعه "لن"» در مجلهٔ ادب عربى نيز به بررسى نقش و جايگاه أنسى الحاج در شكل گيري شعر منثور و برخي از شناسه هاي سوررئاليستي؛ همچون تصاوير متناقض نما، آشنایی زدایی نامتعارف، گسستن رشتهٔ زمان و مکان و غیره پرداخته است. معصومه نعمتی قزوینی و همکاران نیز در لسان مبین، مقالهای را با عنوان «سیر تحول سوررئالیسم در آثار زکریا تامر بر اساس مطالعه موردي سه مجموعه صهيل الجواد الأبيض، ربيع في الرماد و الرعد» منتشر كردهاند كه به وجوه

معیارهای ناب سوررئالیستی در داستان «صهیل الجواد الأبیض» و وجود فضایی حاکی از سوررئالیسم اجتماعی در دو داستان «ربیع فی الرماد» و «الرعد» می پردازد.

پژوهشهای فوق به بررسی آثار بر مبنای الگوهای سوررئالیسم غربی پرداختهاند؛ اما در این جستار سعی شده تا بازنمود نسخهٔ بومی شده سوررئالیسم مبنی بر اندیشهای تلفیقی از دادههای غربی و درونمایههای ادب عربی مورد اهتمام قرار گیرد.

بسیاری از صاحب نظران نقد ادبی عربی بر این باورند که سوررئالیسم به کارگرفته شده در حوزهٔ زبان عربی از لحاظ ماهیّت، با نگرشهای غربی آن دارای تفاوتهایی است. نگارندگان بر این باورند که علت این تغییر ماهیت را از طرفی باید متناسب با ذات سوررئالیسم در نظر آورد؛ چراکه سوررئالیسم اساساً بر یک محور ثابت و لایتغیر نیست، از طرفی دیگر نیز جدا از این مکتب، هر مکتب یا نظریه ادبی وقتی از موطن اصلی خود فاصله می گیرد، ناگزیر دچار دگردیسی می شود و البته این دگردیسی تا زمانی که آن را به استحاله نکشد، پذیرفتنی خواهد بود، لذا در راستای این نوشته، تغییر برداشت از سوررئالیسم در حوزهٔ زبان عربی، امری طبیعی است و ما برآنیم تا این چرخش را با توجه به اشعار مورد نظر نشان دهیم. از سوی دیگر، گفتنی است که تاکنون پژوهشی در خصوص آثار سرکون بولص صورت نگرفته و این مقاله با معرفی ماهیت و رویکرد شعری وی و نیز تبیین اهداف کاربست سازههای سوررئالیستی در مجموعهٔ «حامل الفانوس فی لیل الذئاب» اثری نو در زمینهٔ چکامههای این شاعر و در-سدد پاسخ گویی به پرسشهای زیر است:

- مشخصه های سور رئالیسم در شعر سرکون بولص چگونه تبلور یافته است؟
- سرکون بولص مؤلفههای سوررئالیستی را در راستای چه اهدافی بهکار میگیرد؟
- كدام يك از مؤلّفه هاى سوررئاليستى در مجموعهٔ «حامل الفانوس فى ليل الذئاب» بيشترين بسامد را دارا است؟

# بازنمود سوررئالیسم در مجموعهٔ «حامل الفانوس فی لیل الذئاب»

مجموعهٔ «حامل الفانوس فی لیل الذئاب» دارای پنجاه و شش قصیده است. این اشعار آینه تمامنمای زندگی فکری سرکون بولص است که آنها را تحت تأثیر عوامل گوناگون سروده است. معیارها و هنجارهای به کار رفته در این مجموعه، با قوانین مسلط بر شعر جدید عربی تا حد بسیاری متفاوت است، چنانکه می توان اذعان کرد سرکون بولص؛ همچون دیگر شاعران سوررئالیسم، برای بیان معانی و مضامین طرحی نو در افکنده است. بولص از پیشگامان قصیدهٔالنثر بهشمار می آید، از این و این اشعار انقلابی، علیه بنیانهای سبک کهن و مضامین رایج آن است و در عین حال سرشار از کنشها و تفکراتی است که تجربهٔ ژرف زیست را منعکس می کند و علاوه بر تحول آفرینی، شاعر را به دنیای فراواقعیت (حقیقت برتر) رهنمون می سازد تا زبان پدیدهها و حوادث را بیاموزد. برهمین مبنا فضای حاکم بر

مجموعهٔ مزبور حاکی از فضایی سوررئالیستی مبتنی بر شناسه هایی؛ نظیر نگارش خودکار، رؤیا، سرکشی، طنز، تصاویر شگفتانگیز و جادو است.

# ۱-۲. نگارش خودکار

نگارش خود کار، برعکس روشهای ادبی مرسوم، علم زیبایی شناختی جدیدی است که تدوین شده تا بهشت گمشدهٔ کلمات را بازیابد. (ادونیس، ۱۹۳۰: ۱۰۱) این نحوهٔ نوشتن گرچه دارای پیوندی استوار نیست و اغلب به صورت تابلویی پر از تناقض، ابهام و پراکندگی نمایان می شود؛ اما به ما کمک می کند تا نیروهای گمشدهٔ تخیل را از نو به دست آوریم و ضمیر ناخود آگاه خود را به دور از نظارت و مراقبت نهادهای اخلاقی و اجتماعی آزاد سازیم. (همان: ۱۵۳) کاربست نگارش خودبه خودی در قصیدهٔ "إلی امرؤ القیس فی طریقه إلی الجحیم" نقطهٔ اوج تأثیر سور رئالیسم در شعر سرکون بولص است. شاعر گاه یک کلمه یا جمله را در جایی دیگر که هیچ ارتباط منطقی ندارد، قرار می دهد و از این طریق بین دو نقیض، تقارن ایجاد می کند: «لی جمرًا لهذه اللیلة/ فی ثمة مِدفأة أبسط نحوها یدیّ/ وأصغی إلی عاصفة ترود فی الظلام کضبعة شیقة/ ولیس صهیل أمریکا المتعالی کألف حصان جریح .../ فی ذلک الفم الفاغر للزمن حیث الظلام کضبعة شیقة/ ولیس صهیل أمریکا المتعالی کألف حصان جریح .../ فی ذلک الفم الفاغر للزمن حیث الأطلال/دانما بانتظار/ المناسبات/ بسقط اللّوی بین الدخول فحومل... » (بولص، ۲۰۱۱: ۵۲)

زغال گداختهای دارم برای امشب و شومینهای که دستم را بهسویش دراز میکنم و به طوفانی گوش فرا می دهم که همچون کفتاری بدسگال در تاریکی شب پرسه میزند. صدای شیههٔ آمریکا؛ مانند هزار اسب زخمی نیست ... در آن دهان فراخ روزگار که جایگاه ویرانه هاست همواره چشم به راه اتفاقاتی در سقطاللوی بین دخول و حومل هستم.

گزارهٔ بالا نمایانگر تصاویری است نامرتبط در ضمیر پنهان شاعر که بهوسیلهٔ نیروی تخیل در کنار هم قرار گرفتهاند. قلم بولص در نگارش خودکار از هوشیاری به ناهوشیاری در حرکت است و آنچه از ضمیر ناآگاهش بیرون می دمد را بدون هیچ تغییری به مخاطب منتقل می کند. وی در آغاز قصیده به صورت عادی به وصف شب و شومینه می پردازد؛ اما با یک خیزش و بدون اختیار سخن از اطلال می گوید:

قِفَا نَبْكِ مَنْ ذكرى حبيب ومنزل بسقط اللَّوى بين الدُّخولِ فحوملِ فتوضح فالمقراة لم يعفُ رسمُه لما نسجتها مِنْ جنوبٍ وشمـــالِ

(إبراهيم، ٢٠٠٩: ٨)

در ساختار شعر بولص؛ همچون معلقه امرؤالقیس، ترتیبی بین بافت و مضمون اشعار یافت نمی شود. تداعی بی ثباتی زندگی در شعرش یادآور نگاه شاعر جاهلی به پراکندگی زندگی در صحرای بی سامان است. رخدادها و هنگامه ها توهم ثبات ذهنی شاعر را از بین می برند و او را آواره بیشه ها و سرزمین های دور و حکایت های شگفت انگیز می کنند؛ لذا در عبارت های فوق به چینشی از کلمات پیچیده و مبهم؛ از

قبيل «آمريكا»، «حصان الجريح»، «أطلال» و «مناسبات» برمى خوريم كه هيچ ارتباط منطقى با هم ندارند و صرفاً در قالب ناخودآگاه به رشتهٔ تحرير درآمدهاند. دربارهٔ فلسفهٔ به كارگيرى اين شيوهٔ نگارش گفتهانيد كه «نگارش بى اختيار، در پى برانداختن موانع و سلطههاى خودآگاه است و مى خواهد دستى را كه مى نويسد و با اشياء در تماس است را از خاصيت ابزارى و فرمان بردارى برهانيد و به آن نيرويى مستقل ببخشد كه تنها براى نوشتن آفريده شده و هيچ چيزى بر آن سلطه ندارد.» (ادونيس، بى تا: ١٣٣) بر مبناى اين ديدگاه، مى توان دريافت كه بولص در پرداختن به واقعيتهاى زندگى و سوق دادن آنها به سمت المناخات، مى گويد: «ليدهشني سيّدُ تصاوير شگفت با ادونيس هم عقيده است؛ چنانكه در قصيدهٔ «سيد المناخات» مى گويد: «ليدهشني سيّدُ المناخات، ليحيّرني/ أثر ممّا أنا محتار، حتى قبل أنْ أقبل بعالم اليقظة/فاركاً مازلتُ عينيّ: جمجمه ألقتْ بها/عاصفهٔ الأمس في حديقتي/ لطائر ضخم أو حيوانٍ صغير .../حيث تمشّيتُ هذا الصّباح/ محاذراً أنْ أخطو/ على البرّاق الملتز بين مزهريّات الفخّار المحطمة/ في الغسق سيبحثُ عنهُ الأطفالُ بالفوانيس/ مخاض ليلة الأمس: كانت الطبيعة امرأةً/ بين مزهريّات الفخّار المحطمة/ في الغسق سيبحثُ عنهُ الأطفالُ بالفوانيس/ مخاض ليلة الأمس: كانت الطبيعة امرأةً/ تصرخُ منْ آلام الطلق.» (بولص، ٢٠١١؛ ٥٨)

(فرمانروای آبوهوا، مرا شگفتزده می کند. ردپایی از عوامل حیرتم مرا حیرتزده می کند/ حتی پیش از آن که جهان هوشیاری را بپذیرم/ همواره چشمانم را می مالم: جمجمه ای که گردباد دیروز آن را در باغچه ام انداخت/ متعلق به پرنده ای سترگ یا حیوانی کوچک است/ در آنجا که امروز صبح به گونه ای گام برداشتم که مبادا بر حلزون چسبیده به گلدانهای سفالین شکسته پا نهم/ در تاریکی شب، کودکان فانوس به دست به دنبال آن می-گردند/ در زایمان دیشب، طبیعت، زنی بود که از درد زایمان فریاد می کشید)

هویداست که در گفته فوق، ذهن شاعر به دور از سیطرهٔ عقل و اراده، هیچ تسلط ابزاری بر سیاق جملهها و چیدمان واژگان ندارد. عبارتهایش سرشار از تصاویر ناپایدار و بی محتواست. وی از شگفتی خود در مورد فصل ها سخن می گوید و در ادامه چشمان و جمجمه خود را به پرنده و حیوان تشبیه می-کند، سپس رشته کلام خود را می گسلد و از کودکان و درد زایمان سخن می گوید که این تصویرها نشانگر آزادی ضمیر ناخودآگاه بولص و ناتوانی وی در کنترل آن است. در این مسیر شعرش در نشان-دادن ناهنجاری های اجتماعی و آرزوهای واپس زده، گاه در کالبدی پرایهام و پوچ جلوه گر می شود: «... تثرثر الریح فی ودیاننا کامرأة هرمة لنا بها علاقة رحمیّة اولا نریدها .../ الیوم خمرٌ وغداً أمرٌ تقول الرِّیحُ/ولی خمرٌ وجمرٌ ومِعلّقة/ قد أهرَمُ بها جنیاً یزورنی فی مثل هذه الساعة/ فی مثل هذا الساعة دوماً کأنّنا علی موعد الایقبل التأخیر محمّلاً بکل ضغاننی/ لیعلّمنی أسرار السّوادِ فی سرادیبِ سُویدائی .../ فی بستان عزلتنا الوارف حتّی النّهایـة، ذلک/ محمّلاً بکل ضغاننی/ لیعلّمنی أسرار السّوادِ فی سرادیبِ سُویدائی .../ فی بستان عزلتنا الوارف حتّی النّهایـة، ذلک/ المخفون فی لحم القوافی ولن، لن، لن ینزاخ.» (بولص، ۲۰۱۱: ۵۳)

(در درههای ما، باد؛ همچون پیرزنی فرتوت که رابطهٔ خویشاوندی با او داریم، وراجی میکند/ و ما آن را نمیخواهیم.../ امروز باده است و فردا دستور باد./ مرا شراب و اخگر و معلقهای است/ که احتمال دارد با آن، جنی را که در چنین ساعتی به دیدارم میآید، شکست دهم/گویی همیشه در چنین ساعتی با هم قرار داریم/با

وجود همه کینه هایم دیر نمی آید/ تا همه رازهای تاریکی را در دخمه های دلتنگی ام .../ در بوستان فراخ تنهایی مان به من بیاموزد./ آن چنگال فرورفته در گوشت قافیه ها هرگز، هرگز، هرگز از میان نمی رود)

شاعر در این قصیده، سخن خود را با ترکیبی ناهمگون و کنایه آمیز مطرح می کند. از ایس رو شعرش دچار ابهام و پیچیدگی گردیده است. با تأمل در آن، این نتیجه حاصل می شود که وی درصدد تفسیر و مقایسهٔ اوضاع کنونی خود با عصر امرؤالقیس است که می گوید: «لاصحو الیوم ولا سُکر غداً. الیوم خمر وغسداً أمر» (الإصفهانی، ۱۹۹۶، ۹: ۲۲)؛ دم غنیمت است، چو فردا شود، فکر فردا کنیم.

همان گونه که امرؤالقیس، آشفتگی و پریشانی ذهن خود را بهوسیله شراب خنثی می کند، سرکون بولص نیز به منظور رهایی از چالشها و مشکلات پیرامون به همذات پنداری با شاعر جاهلی روی می آورد. وی علاوه بر کاربست نگرش این همانی در گفتارش ترکیبها و عبارت هایی؛ از قبیل «تُمرثر الریحیی»، «خَمر و جَمر»، «أهزم بها جنیاً»، «أسرار السواد» و «المخلب المدفون» را به کار می گیرد که در وهله اول، پیوند و رابطهای بین آنها برقرار نیست و ممکن است در نظر عامه، بی محتوا و پوچ جلوه گر شود و تنها برای اهل شعر و هنر قابل درک باشد، لذا باید برای توجیه این مسلک و منطق شعری به این عقیده سوررئالیستی رجوع کرد که «اصولاً شعر را نباید برای عوام بگویند و سطح آن را تا این حد پایین بیاورند. حرفهای تکراری کهنه هیچگاه ما را به هیجان و پرسش وا نمی دارد. شاعر باید شعر بیافریند و کسی که میان شاعر و عامه پل می بندد، روشنفکر است. اینها باید شعر را برای مردم عادی تشریح و تفسیر کنند.» (رؤیایی، ۱۳۵۷: ۱۳۵۱)

# ۲-۲. خواب و رؤيا

هنرمندان و شاعران سوررئال معتقدند که ناهوشیاری و سستشدن حاکمیت خِرد به خلق اثر هنری میانجامد. در تأیید این عقیده می توان به رفتار سنپلرو (Saint Pol Roux)، نویسندهٔ سوررئالیست فرانسه اشاره کرد که عادت داشت به هنگام خواب، یادداشتی را به پشت درب اتاقش بچسباند که روی آن نوشته بود: «شاعر مشغول کار است» (بیگزبی، ۱۳۹۲: ۸۸–۸۸). بولص تحت تأثیر چنین الگویی، در قصیدهٔ «مغامرهٔ الفتی الهارب من القریهٔ» امیال سرکوبشده و روی گردانی از دنیا را در حالت خواب به تصویر می کشد: «وفی حُلمی وجدتُ باباً بین الغابة والطریق/حیثُ جلستُ علی صَخْرةٍ لأستریح/ وألقی نظرة أخیرة ورائی/کنْتُ ظامناً أحلمُ بالألق الأسیر فی زُجاجات الشَّراب/ وامرأة نائمة قرب سراجها فی باب المدینة/ فألقیتُ بعلمی الخفیف علی کتفی/ وتبعتُ ضوءَ الشّراج، (بولص، ۲۰۱۱)

(هنگام خواب، دری میان راه و جنگل یافتم. آنجا که روی تختهسنگی نشستم تا بیاسایم و دوباره به پشت سرم نگاهی بیندازم. تشنه بودم و آرزوی درخشش شیشه های شراب را در سر می پروراندم و زنی که در کنار چراغش در حومه شهر خوابیده بود، خواب سبُکم را برداشتم و به سوی نور چراغ حرکت کردم)

با توجه به گفته فوق، رؤیاپردازی بولص نیرویی توانمند و درونی است که با فرورفتن در آن می توان آرزوهای واپسزده را به حقیقت تبدیل کرد و آنچه که باعث پریشان حالی و سرکوفتگی می شود را از بین برد. شاعر برای تحقق آرزوها و رسیدن به آرامشی هرچند نسبی از عنصر رؤیا مدد می جوید و در آن، حقایقی از چگونگی جدایی خویشتن از دنیای واقعیت، سیر کردن در هستی دیگر و رسیدن به نور و روشنایی که همان هدف شاعر است را تجربه می کند. در خصوص کارکرد رؤیا برخی معتقدند: «کسی که رؤیاپردازی نمی کند، نمی تواند کاری به پیش ببرد. رؤیا، پیش درآمدی بر عمل است، آنسان که ابر طلایه دار باران است.» (دندی، ۱۱۶۸: ۹۰) در واقع باید گفت پیوند فراواقعیت با دنیای واقعی از هنگام فعال می شود تا مأمنی برای گذر از ناملایمات دنیای واقعی بولص است که ضمیر ناهشیارش در این هنگام فعال می شود تا مأمنی برای آرامش روحی اش باشد. گزینش رؤیاپردازی از سوی شاعر نه تنها فقط در بستر خواب صورت نمی گیرد که وی در حالت بیداری نیز با رها کردن عنان ذهن، خویشتن را از تعلقات و اندیشههای دست و پاگیر رهایی می بخشد. به عنوان نمونه در بخش دیگری از قصیده ÷ به می گوید: «أَسَرَتْنِی شمسُ الظهیرة اثم أطلق الحلمُ سَراحی ... اطلقنی فی الظّلام باتجاه الحقول ثانیة احیث بنام أبی ا فی بستانه المهجور، الزور آتی اسلم علی إخوتی ... » (بولص ۲۰۱۱)

(آفتاب ظهر مرا در برگرفت، سپس رؤیا مرا آزاد کرد، دوباره در تاریکی بهسمت دشتها رهایم ساخت، آنجا که پدرم در باغ دور افتادهاش میخوابد تا مادرم را دیدار کنم و به برادرانم سلام بگویم)

شاعر در گزارهٔ فوق به صراحت به نیروی آزادی بخش رؤیا اشاره می کند که در حالت بیداری نیز به وسیلهٔ آن به تمام خواسته های خود؛ از قبیل سیاحت در دشتها، دیدار با مادر، سلام گفتن به برادران و غیره دست می یابد. بولص در این سنخ از سرایش خود نیز از قوانین عقل و منطق پا فراتر می نهد و به دنیایی دیگر وارد می شود؛ دنیایی که از طریق رؤیا می تواند در آن به سیر و سیاحت بپردازد و روح در بند عقل را آزادانه در دشتی دور از انسان های دیگر به پرواز درآورد. رؤیا پردازی بولص در حالت بیداری، شرح خوابی بلند است که در آن حصار زمان فرو می ریزد و رویدادهای گذشته و حال در هم می آمیزد. این همان مقولهای است که سور رئالیست ها از آن با عنوان «وادی بی نهایت یاد می کنند؛ سرزمینی که در آن هر چیزی امکان بودن دارد. » (أدونیس، بی تا: ۲۸). با این بیان، رؤیا در اندیشه سرکون بولص یکی از نشانه های پیوند بین واقعیت و واقعیت برتر به حساب می آید و او با استناد به آن، ارتباطی مستقیم میان آرزوهای تحقق نیافته و چگونگی تحقق آنها ایجاد کرده است: «کلّما عُدْتُ فی الحلم الی بَلدتنا الأولی/ وجدْتُ رمالاً تکتبُ علیها یومیّاتها الریحُ/ أفی مَهاوِ کهذه نظاردُ وجهنا الاُوّل/ ونهدهد منْ کنّاه فی ذراعی مَنْ أصبحنا/ أیا گانتْ وجهة سیرک، عُدْ فی النّهایة إلیّ/ جسدی بالادک الأولی ...» (بولص، ۲۰۱۱: ۲۰۱۵)

(هرگاه در خواب به سرای اولم برگشتم، شنهایی را یافتم که باد، خاطرات روزانهاش را بر آنها مینگاشت. آیا در چنین پرتگاههایی چهرهٔ نخستین خود را بجوییم و سر بر شانههای آنچه شدهایم، بگذاریم؟ مسیر رفتنت بــه هرکجا باشد، در نهایت به سویم بازگرد. پیکرم نخستین سرزمین توست)

رؤیا در اندیشه بولص تنها یک عنصر آزادی بخش نیست؛ بلکه پلی است که شاعر از طریق آن به دنیای ورای واقعیت راه می یابد و ناخواسته در هر زمان و مکانی که ناخودآگاهش اراده کند، به گردش درمی آید. شاعر در حالت بیداری آنقدر در ناهشیاری خود محو می شود که دنیای رؤیایی خود را به گونهای حقیقی تر و طبیعی تر از دنیای واقعی تفسیر می کند. در دنیای جدیدش هیچ عایقی، مانع رؤیاپردازی او نمی شود. زمان و مکان، تأثیر خود را از دست داده و شاعر از زمان و مکان خود بی خبر می شود. او در حالت خواب مصنوعی آزادانه افکار خود را دنبال می کند. وقایع زندگی را بهتر درک می کند و تصویری متحرک از حوادثی که رخ داده را به تماشا می نشیند. در واقع، بولص با هنرمندی بی مانندی در بیداری خود، حالات خواب و رؤیا دیدن را توصیف می کند و بدین روش تصاویری را ترسیم می کند که بر اثر رهایی از قید زمان و مکان و عقل و منطق به گونهای گسسته با هم ترکیب یافته ترسیم می کند که بر اثر رهایی از قید زمان و مکان و عقل و منطق به گونهای گسسته با هم ترکیب یافته اند.

## ۲–۳. تمرّد

تمرد، تمایل به فاصله گرفتن از عرف، عدم پیروی از ارزشهای حاکم و حس نیاز به تغییر و دگرگونی است. (خلیفه، ۲۰۰۳: ٤۲) سوررئالیسم از بدو پیدایش صرفاً به دگردیسی و ویرانی الگوهای اجتماعی می اندیشید که به اشکال مختلف بر جامعه سایه افکنده بود و قصد داشت تا از این رهگذر به نوعی همسانی و همگونی دست یابد. سرکون بولص نیز تحت تأثیر این مقوله و به شیوهٔ نفی چالشهای ذهنی درصدد رسیدن به نقطه اتحاد و انسجام درونی است: «أنا الَّذي أعرفُ کیف أقرأ صمْتک وأدری/ أنّک تنوی أنْ تهربَ مِنّی/ وتحلمُ فی کل لیلة/ بأنگ تُلقِی صخرةً علی رأسی/ وترقُص سکران علی أشلائی …/ لکنک/ إذا أدلجْتَ فی الأجمة مِنْ دونی/ واستحلک اللیلُ حولک/ وکنت وحدک/ ستسمعُ فی کلّ همسةٍ، هسّةَ أفعی/ تری العدوّ فی عینِ الصّدیق/ ولا تُلاقی أینما حللت/ سوی السُمّ فی شرابک/ وتحت رجلیک/ المصیدة/ لاتحاول أنْ تهربُ منّی/ وانْسَ البحرَ، قلْ وداعاً للتّجارة/ لقد قطعت الیوم حبل انتظاری/ ومنذ الآن یا سندباد/ سوف تحملُنی علی ظهرک القویّ کانّنا البحرَ، قلْ وداعاً للتّجارة/ لقد قطعت الیوم حبل انتظاری/ ومنذ الآن یا سندباد/ سوف تحملُنی علی ظهرک القویّ کانّنا واحدً/ أنا وأنت، أنتنا، أننت/ لنستکشفَ هذه الجزیرة. » (بولص، ۲۰۱۱)

(این منم که سکوتت را میخوانم و میدانم که قصد داری از من بگریزی و هر شب در رؤیای آنی که سنگی بر سرم بکوبی و مستانه بر اندامهایم برقصی؛ اما بدان که اگر تو بدون من در بیشهزار ره بپیمایی و تاریکی شب تو را فرا گیرد و تنها شوی، در هر لحظه، صدای افعی را خواهی شنید و دشمن را در لباس دوست خواهی یافت و به هر طرف رو کنی، زهر در نوشیدنیات خواهی دید و زیر پاهایت تلههای شکار خواهی یافت. سعی نکن که از من بگریزی. دریا را از یاد ببر. با تجارت و داع کن. امروز، کاسه صبرم را لبریز کردی. از حالا به بعد ای سندباد،

مرا بر پشت نیرومندت به گونهای به دوش خواهی کشید که گویی ما یک پیکریم. من و تو، تو منی، من توأم، این جزیره را کشف خواهیم کرد)

شعر بالا نمایانگر فضای نامتعارفی است که باعث به وجود آمدن بستری غیرعادی و سرکش در روح و روان شاعر گردیده است. یکی از مؤلّفه های اساسی سوررئالیسم، تمرّد در برابر بسیاری از پذیرفتههای انسانی است. این پذیرفتهها در آموزههای جامعه از باورها، قـوانین و سـاختارهای مـدوّن گرفته تا خود (ego) تسرّی می یابد که شاعر در خلال آن با در نظر گرفتن رویدادهای بیرونی و آگاهی یافتن از محرکهای بازدارنده به تغییر و تحول میاندیشد. او تلاش میکند تا به مرحلهٔ آفرینش و کشفی تازه نائل گردد؛ لذا در رویارویی با سندباد - که می توان آن را به عنوان «خود» شاعر تأویل کرد-نخست از گمشدن او در وادی سرگردانی سخن می گوید، آنگاه او را به همراهی فرامی خواند و در گام سوم او را مژده می دهد که این همراهی و تحمل به کشف و آفرینش خواهد انجامید. باید توجه داشت که شرط اساسی در جستجوی زندگی آرمانی گمشده، عدم پذیرش تعلقات دنیوی است. براین اساس، تمرّد در دیدگاه بولص؛ به صورت مکانیسم دفاعی و سپر حفاظتی در رویارویی با موانع عمل میکنـد و اهرمی است که وصول اشیاء به جهان فراواقعیت را مهیا میسازد. وی برای رسیدن به معهود با سـرپیچی در برابر محرکهای بازدارنده، کوششی مضاعف از خود نشان میدهد. تنشهای به وجود آمده بین ضمیر أنا (شاعر) و ضمیر أنت (سندباد) و بسامد تكرار آنها، توجه دید را به این عنصر معطوف می كند و نمایی از تلاشهای مستمر شاعر برای کمرنگ کردن موانع و تنشها را بهنمایش می گذارد. شاعر برای نجات از رخدادهای پیرامون، پیوسته از ضمیر أنا حمایت میکند که به مثابهٔ نیرویی از جبر حاکم سرپیچی میکند و در مقابل، با تکرار ضمیر أنت و خطاب قراردادن سندباد سعی دارد او را از تسلیم-شدن برحذر دارد. در واقع أنا نمادي است از مقاومت كه براي تغيير سرنوشت مي كوشد. برتون در اين خصوص می گوید: «من نمی توانم در برابر سرنوشت از پیش تعیین شده سر فرود آورم. زنـدگی خـود را هرگز با شرایط بیاساس هر زندگی دیگر در این جهان، سازگار و هماهنگ نخواهم کرد. » (کامو، ۱۹۸۳: ۱۱۹) بولص نیز عقیده دارد وابستگیهای محرک زندگی باعث اضطراب و پریشانی می شوند، بنابراین باید در جستجوی راهکاری برای عبور از این محرکهای بازدارنده بود: «عندما انسدّتْ فی وجهی الطُّرقاتِ/عرفتُ قوانين لكنّني لسْتُ نادماً على خَسائري/عِندما انسدَّتْ في وَجهي/ ولم أجدْ لك أثراً لا هنا ولا هناك/ تذكّرتُ أغنيتنا القديمة لكنْ ما جدوى الغِناء لوحدي/ كلَّما وسّعَ الظلامُ حـدودَهُ مَـددْتُ يـدِي أمـامِي/ لـدمْس جـدارِ النُّور» (بولص، ۲۰۱۱: ۲۰۱۱)

(زمانی که راهها به رویم بسته شد، قانونهای بازی را شناختم؛ اما از خسارتهایم پشیمان نیستم. آنگاه که به رویم بسته شد و هیچ ردپایی از تو نیافتم، آهنگ قدیمیمان را بهیاد آوردم؛ اما آواز به تنهایی چه فایدهای دارد. هر چقدر تاریکی گستردهتر شد، دستم را در برابرم دراز کردم تا دیوار روشنایی را بپوشانم)

تمرّد در دیدگاه بولص، اندیشهای انقلابی و عصیانگرانه است که چارچوبهای دستوپاگیر را از هم می گسلاند و حصارها و محدویتهای مقابل انسان را به کلی از بین می برد. در گزارهٔ مزبور، تلاش برای آزادی از قیدو بندها، چاره جویی و میل به تغییر به هنگام بروز حوادث نمایان است، لذا شاعر از اموری؛ همچون موسیقی، شناخت قانونهای بازی و جستجوی روشنایی کمک می گیرد که در بر دارندهٔ شناسههای هستی جدید در نگاهش هستند. در راستای این تکاپوی کاوشگرانه باید از عادی سازی شعار خودکشی یاد کرد که سورر ثالیستها، آن را جلوه ای از تمرد و راهکاری برای خلاصی از کمند مشکلات تعبیر می کنند. آنان محدودیت وضع انسانی را برنمی تابند و تلاش می کنند در رویارویی با ناهنجاری ها، سطح دیگری از نجات را عرضه کنند. لذا «جاکفاشیه» که اعتقاد راسخ داشت، خودکشی گزینه نهایی رهایی از بند مشکلات است، دست به خودکشی زد. (کامو، ۱۹۸۳؛ ۱۹۱۹) بولص نیز در برابر چالشها و نابرابری ها واکنش نشان می دهد که در این حالت تمرد به صورت آشفتگی های جسمی، عراب هاینی و رفتارهای غیرعادی متجلی می شود و این عنصر، داستان خروج از تبعیدگاه به سوی حقیقت برتر را روایت می کند: «أنْ تموت فی الغرب کنا أمْ فی الشرق، نضربُ واحداً بأسداسِ الثّانی و نقول/ حقیقت برتر را روایت می کند: «أنْ تموت فی الغرب کنا أمْ فی الشرق، نضربُ واحداً بأسداسِ الثّانی و نقول/

(اگر در شرق بمیری یا در غرب، به فکر می افتیم و می گوییم پدرم مرا در کودکی گم کرد. آری مرا گم کرد و من آرام نخواهم گرفت).

با توجه به مسألهٔ عادیسازی خودکشی و مرگ در اندیشه بولص، می توان دریافت که سلامت ذهنی و ارادهٔ منطقی به هنگام تمرد از بین می رود و کنترل عقل از ساحت خوداً گاه محو می شود و در این حالت، درهای شگفتی و حیرت باز می شوند و روی گردانی از دنیا، فریاد مرگ و خونخواهی برای رهایی از این دایرهٔ اسفناک رخ می نمایند. در نتیجه رابطهٔ بین واقعیت و فراواقعیت کاسته می شود و موضع گیری علیه مبانی مرسوم شکل می گیرد. لویی آراگون، شاعر سور ئالیست فرانسه معتقد است که «بررسی اندیشه سور رئالیستی تنها با نظر به شرایط حاکم بر دوره زمانی اش امکان پذیر است.» (دندی، ۱۶۱۸ بر این مبنا می توان گفت که بولص از تمرد؛ همچون وسیله ای انگیزشی برای عبور از سختی ها و موانع بهره می گیرد تا به کشف افق های شناختی جدید دست یابد. بدین منظور نه تنها از مرگ گریزان نیست که به آن تمایل نشان می دهد و به دلیل برخوردهای زندگی، آن را پناهگاه و محل آرامش می یابد.

### ۲-٤. طنز

طنز سوررئالیستی، «سیاهخندهای است آمیخته به ناسزا و هجو که برای مقابله با عقاید رایج از درون ضمیر عاصی و رنج دیده برمی آید. » (سیدحسینی، ۱۳۹۳: ۸۲۱) و معمولاً با سرگردانی و در هم ریختگی ذهنی و منطقی همراه است. این پدیده در اشعار سرکون بولص رونوشتی از نسخهٔ غربی است که شاعر،

آن را با تركیبی از ریشخند و كنایه میسراید و به واسطهٔ آن در برابر مشكلات اجتماعی، اخلاقی و فرهنگی جامعه به مقابله برمیخیزد. به بیان دیگر، طنز وی آمیزهای از رگههای طنز سوررئالیست غربی و هجوهای آتشین بومی است كه بدون رعایت هیچیک از اصول ادبی و اخلاقی بازگو می شود و همچون غالب سروده های طنز سوررئالیستی، فاقد ماهیت تفریحی و خنداندن مخاطب است؛ از این رو، كاركردش در شعر وی به صورت تقابلی و واكنشی تجلی یافته و در مقابل هرگونه محدودیت با زبان نیشدار به هجو و استهزا می پردازد: «أیها الملک الهاربُ مِنْ ذلک الوغد/ المنذر بن ماء السماء/ ذلک الوغد الّذي لیس سوی اسم یطاردُنا حتی بابِ الجحیم/ ذلک اسم الأجوف كالطّبل. ذلک طاغیة/ ذلک العبد/ ذلک الوغد، إنّه دائماً هناک…» (بولص، ۲۰۱۱: ۵۳)

(ای پادشاه گریزان از آن نادان، منذربن ماء السماء. آن نادان، صرفاً نامی است که تا درب جهنم ما را دنبال میکند. آن، نام بزدلی است طبل صفت. آن خیرهسر. آن بَرده. آن پست فطرت. آن نادان همیشه آنجاست)

به بیان دیگر در شعر بولص با طنزی تلخ مواجهیم که غالباً با جدیت همراه است و کمتر صبغهٔ شوخطبعی در ارائهٔ افکارش دارد. گفته فوق، بیانگر شیوهٔ مقابله و بازخورد در مواجهه با سرخوردگی و نابرابری هاست که هر عملی را با عکس العملی دنبال می کند. شاعر در این خصوص نه تنها با لفظ خنده آور و نمکین گفتگو نمی کند که با دیدی انتقادی و تلافی جویانه به سوژهٔ خود یورش می برد. ستمهای پادشاه ستم پیشه را با تعبیرهایی؛ نظیر «نادان»، «بزدل»، «برده» و «پست فطرت» پاسخ می گوید. این رویه، تبلور ویژگی منحصر به فرد طنز سورر ثالیستی است که بشر را به صرف نظر از غرایز ویرانگری؛ همچون دیکتاتوری، قتل، آزار همنوع و بعضی امیال ضداجتماع وامی دارد که درعین حال در عموم ملل متمدن نیز به چشم می خورند. هدف شاعر از محور طنز در اشعارش، قطع روابط واقعیت خارجی و طغیان علیه قراردادهایی است که حقوق شرعی انسانها را پایمال می کنند. بر این اساس وی با تمسک به عنصر طنز درصدد پسزدن قیدها و محدویت هاست تا تحمل مخاطرات را بر خود هموار کند، لذا در قصیده «طرق مختلفهٔ إلی روما» در تلاش است تا با تقبیح و تکذیب موانع اجتماعی، خود را از ورطهها، قصیده «طرق مختلفهٔ إلی روما» در تلاش است تا با تقبیح و تکذیب موانع اجتماعی، خود را از ورطهها، رهایی بخشد: «بعد آن اکتشفنا السمم فی الشراب وانتهت حفلهٔ المسوخ کما بدأث بشکلیّهٔ ساخرة الی مجد کافی مِن اشیاننا الأثیرة، القلیلة الأی قیصر قروی می اما کند کافی مِن البخود.» (بولص، ۱۲۰۱)

(پس از آنکه به زهرِ درون شراب پیبردیم و مراسم هیولایی همانگونه که شروع شد به صورت طنزآمیـز بـه پایان رسید، معشوقههایی که از بیوفایی توبه نمیکنند را رها کردیم و لازم بود که حتی اشیای باارزش و نادرمان را واگذار کنیم به هر قیصر روستایی که بهاندازهٔ کافی سپاه دارد)

بولص، فضای ناهمگون و بحرانهای حاکم بر جامعه را آشکارا میبیند. لاجرم با گفتاری نیشدار، کردارهایی؛ از قبیل «خیانت»، «بیوفایی معشوق» و «بیارزشبودن تحفهها» را برملا کرده، با مردود شمردن این قسم انحصارات و سرافکندگیها خود را از آنها دور میکند و با ایجاد فضایی مملو از انتقاد

و رد و نفی، چهرهٔ مجهول اجتماع و اشخاص را به خوانندهٔ شعرش نشان می دهد. آنری میشو، شاعر و نویسنده سوررئالیست فرانسه (۱۸۹۹–۱۹۸۶) پیرامون تأثیر این نوع طنز معتقد است که «شاعر نمی تواند از بدبختی وابسته به خویش بگریزد مگر با نیروی خشونتی اندیشیده، طنزی سیاه و هیجانی شدید. » (بودافر، ۱۳۷۳: ۲۷) باید توجه داشت که انگیزهٔ بولص صرفاً ارائهٔ یک شعر طنزآلود نیست؛ بلکه وی در جستجو هدفی فراتر و برتر است و می کوشد تا میدان تأثیرگذاری و بازخورد دامنهٔ طنز ادبی را گسترش دهد و از دیدگاههای سطحی و نگاههای واهی به جهان مادی پرده برگیرد. در این خصوص سوررئالیستها براین باورند که «طنز، نیروی ما را در برابر فشار و رنج به وجود آمده تقویت می کند و با توجه به ارزش ذاتی خود قادر است ما را رهایی بخشد و به دلیل خاصیت عصیانگرانهاش ابزار مناسبی برای به تصویر کشیدن معضلات اجتماعی و تناقض آموزههای اخلاقی و رفتاری جامعه است.» (داد، ۲۹۷)

## ٧-٥. تصاوير شگفت و جادو

در نگاه سورر ثالیسم، احساس شگفتی سرچشمهٔ اصلی زیبایی است و باعث می شود دنیای زیباتر از واقعیت شکل گیرد و مایهٔ شادمانی و نشاط انسان گردد. (ر.ک: برتون، ۱۳۸۳: ۸۱) سورر ثالیستها عادت داشتند که مسائل عادی و روزمرّه را به گونهای شگفتانگینز بنگرند و واقعیت را قدری بسط دهند که شگفتانگیز را هم دربرگیرد. (بیگزبی، ۱۳۹۲: ۸۳) سرکون بولص در مسیر زندگی شاعرانهٔ خود به فراخور تجارب کسبشده، از این قبیل تصاویر به صورت ملموس استفاده می کند تا حدی که گاه تصویرسازی هایش بسیار خیالی و وهمی جلوه گر می کنند؛ مانند تصویر مرگ درحال وضو در قصیدهٔ «ملاحظة مِن مسافر»: «عندما رأیتُ/ الموتَ یتوضًا فی النّافورة/ والنّاس مِنْ حولی یعبرون نیاماً فی الطّرقات/ بَدا أنّ احلامی اهرامٌ مِنَ الرّمل/ تنهار اُمام عینیّ/ ولمحتُ نهاری یه ربُ فی الاتجاه المعاکس/ بعیداً عنْ تلک المدینة الملعونة …/ البدء نختاره / لکن النّهایة تختاره / وام مِنْ طریق سوی الطّریق.» (بولص، ۲۰۱۱: ۸۰)

(آنگاه که دیدم مرگ درحال وضو گرفتن در فواره است/ و مردم پیرامونم در جاده ها با غفلت می گذرند، معلوم شد که رؤیاهایم؛ همچون اهرام شنی در مقابل دیدگانم فرو می ریزند و روزم را دیدم که در جهت مخالف و به دور از آن شهر نفرین شده در حال فرار است. آغاز را ما می آغازیم؛ اما این پایان است که ما را برمی گزیند و راهی جز این نیست)

اهتمام بولص به تصویر آفرینی شگفت، بازنمود نیروی تخیل و آگاهی وی از ذات وجودی خویش است که براثر رنجها و ناامیدی ها سرگردان شده است. تصاویر موجود در شعر بولص گرچه دارای شگفتی و تضاد است؛ دنیایی جدید و متفاوت را برای مخاطب نمایان می کند. مرگ، نه جسم است که دیده شود و نه انسان که وضو بگیرد. با وجود این، شاعر، مرگ را در قامت انسانی زاهد ترسیم می کند که در حال وضو گرفتن است. «این تصاویر سور رئالیستی؛ همانند مشبه به وهمی در بلاغت هستند.» (ر.ک:

شمیسا، ۱۳۹۰: ۱۷۲) که اجزای آن قابل رؤیت است؛ اما ترکیب آنها وجود خارجی ندارد. سوررئالیستها به دلیل منطق ستیزی و تقارن جادو با رؤیا، جادوگری را تقدیس می کنند و معتقدند که «رابطه ای متقابل و ضروری میان شعر و جادو برقرار است. » (فاولی، ۲۰۱۱: ٤٤) بولص نیز تحت تأثیر فضای سوررئالیستی، رویکردی سحرآمیز و شعبده بازانه در پیش می گیرد و شعرش را جولانگاهی برای خودنمایی سخنان طالع بینانه و سحرآمیز قرار می دهد: «وأبدأ صَباحِی/ أبدأ هذه اللَّعبةَ السرِّية معَ العالم/ بانتظارِ أنْ یسقطَ الصَّمتُ قطعةً أخری/ مِنَ اللَّحم فی صَحْنی، ماسِکاً قلبی بِکمّاشةً النلا ینتصرَ فیه العبد علی الملائک. » (بولص، ۲۰۱۱: ۵۱)

(صبحم را آغاز میکنم. این بازی جادویی با زندگی را آغاز میکنم. بهامید آنکه سکوت، تکه گوشت دیگری در ظرفم بگذارد. با اینحال من قلبم را بهچنگ گرفتهام تا مبادا بنده بر فرشتگان پیروز گردد)

سخن فوق، حاکی از آن است که دنیا در نظر شاعر، صحنه ای رمزآلود و جادویی است که عقل و منطق در آن کارساز نیست. او تعبیرهایی شگفت و غیرحقیقی؛ همچون «اللعبة السریّة مع العالم»، «یسقط الصمتُ قطعةً مِنَ اللَّحمِ فی صحنی» و «ماسِکاً قلبی بکمّاشةِ» را به کار می گیرد که ماهیتی مجازی و غیر و واقعی دارند. شاعر، از پتانسیل شعر برای خلق این تصاویر کمک می گیرد و طرحی هنری و فراواقعی در شعر خود می آفریند. این رویکرد هنری را می توان همان تکنیک جادویی دانست که «سورر ثالیستها در هنگام جستجوی خویش از آن به حرکت برای شناخت مجهول یاد می کنند.» (ادونیس، بی تا: ۱۸۷) و به هنگام ترسیم نقش مورد نظر عموماً ذهن خود را از سیطرهٔ عقل و ادراکات عاقلانه به سوی بداهه-نگاری و تخیل سوق می دهند که در نتیجه، تصاویرشان نامر تبط و دور از سیطره عقل به نظر می رسد. بر این اساس تشبیهات و تصویرسازی های بولص، تبلور صحنه های سورر ثالیستی است و گویی شاعر بی-این الساس تشبیهات و تصویرسازی های بولص، تبلور صحنه های سور رئالیستی است و گویی شاعر بی-انکه در باب موضوعی خاص بیندیشد، به سرودن لب می گشاید: «هناک نقطةٌ یصعبُ حقاً تجاوزُها حیثُ الصّمتُ روحدَهٔ یلمّعُ نقودَ المرابی: العالم نهرٌ وأنا فی قاعِهِ أمشِی، علی رکام/ جماجمه العالی، فی ذلک المسقطِ مِنْ حتفی لا الطبّالُ/ المتحمّ سُ یُزعجنی، ولا نافخُ المزمار یستدرُ انتباهی ...» (بولص، ۲۰۱۱: ۷۷)

(مسیرهایی وجود دارند که عبور از آنها واقعاً دشوار است، آنجا که فقط سکوت/ بر درآمد رباخوار می افزاید/ جهان، رودخانهای است و من در ژرفای آن در حرکتم/ بر تل بلند جمجمههایش. در مکان مرگم، نه کوس کوبندهٔ پرشور آزارم می دهد و نه شیپورچی، توجه مرا برمی انگیزد)

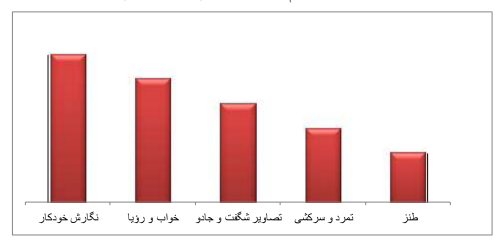
با تأمل در گفته بولص می توان اذعان کرد که «قصیدهٔ سوررئالیستی، تراوشات عقلی پریشان است که همهٔ افکار برخاسته در ناخودآگاهش را ثبت می کند و خیالاتی که در دنیای ناخودآگاه دست می دهد، شباهت بسیاری به یاوه گویی ها و ایماژهایی دارد که تبیین مفاهیم آنها دشوار است.» (هدارهٔ، ۱۹۹۰: ۱۷) بولص در شعرهایی از این سنخ، سکوت که در بر دارندهٔ مفاهیمی؛ همچون نارضایتی، پختگی و حرف- زدن به موقع و آرامش است را وسیلهٔ رباخواری می داند و جهان را به رودخانهای در جریان تشبیه می- کند و با کاربست عنصر خیال و شگرد جانبخشی، برای رودخانه سر و جمجمه می تراشد و تصویر

خود را به گونهٔ وهم آمیز به نمایش می گذارد. نکتهٔ قابل ذکر در این تصویر گری، آن است که گرچه چنین تشبیهاتی در طبیعت نیز یافت می شوند؛ تصویری که از ترکیب این اجزا به دست می آید، خیالی و غیرواقعی است و گرچه در نگاه نخست متضاد به نظر می رسند؛ با تأمل می توان به مفاهیم محوری نهفته در آنها؛ از قبیل بی ثباتی و گذرا بودن دنیا، ناملایمات هستی، بی توجهی به اتفاقات پیرامون و غیره پی برد. این مسأله تداعی گر شگرد سور رئالیستها در دوری جستن از دنیای واقع برای ورود به جهان اوهام و اشباح است چراکه آنها معتقد بودند با روی آوردن به عالم وهم تا حدی که عقل بشری سلطهٔ خود را از دست بدهد، می توان عمیق ترین هیجان هستی را درک کرد. (نعمتی قزوینی، ۱۳۹۳: ۱۷۸)

جدول بسامد و شماره صفحه مؤلّفههای سوررئالیسم در مجموعه «حامل الفانوس فی لیل الذئاب»

| بحدوق بسامد و مساره مبلات موحدت می میورد میشود « حس العانوس می میل العان ب |                       |                            |                                          |                                |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------|------------------------------------------|--------------------------------|
| طنز سوررئاليستى                                                            | تمرد و سرکشی          | تصاویر شگفت و جادو         | خواب و رؤيا                              | نگارش خودکار                   |
| * «لک وحدک»: ٤١،                                                           | * «شـــهود علـــي     | * «قارئ الكتاب»: ٨ ٩.      | * «قارئ الكتاب»: ٨                       | * «بستان المهرّبين على حـدود   |
| .28                                                                        | الضفاف»: ١٥، ١٦.      | * «شهود على الضفاف»:       | ٩.                                       | القائم و الصحراء»: ۱۲، ۱۳.     |
| * «إلى أجل مسمّى»:                                                         | * «ملاحظات إلىي       | ۱۵، ۱۲.                    | * «مغــامرة الفتـــي                     | * «شاحذ السكاكين»: ١٩، ٢٣.     |
| ۶۵، ۷۵.                                                                    | السندباد من شيخ       | * «شـاحذ السـكاكين»:       | الهارب من القريــهُ»:                    | * «المرأة التي كانـت هنـا منـذ |
| * «إلى امرئ القيس                                                          | البحر»: ۲۶، ۲۵.       | ۱۹، ۳۳.                    | ٠١، ١١.                                  | قلیل»: ۳۰.                     |
| فـــى طريقــه إلـــى                                                       | * «إلى امرئ القيس     | * «مـا نفعلـه الآن»: ٣٣،   | * «غـداً فـي الثلاثــهُ»:                | * «يـوم مكـرّس للمطـر»: ٣١،    |
| الجحيم»: ٥٢، ٥٤.                                                           | فـــى طريقـــه إلـــى | 37.                        | ۵۳، ۲۳.                                  | .(٣٢                           |
| * «تحولات الرجل                                                            | الجحيم»: ٥٢، ٥٤.      | * «لـک وحـدک»: ٤١،         | * «لکَ وحـدک»: ۳۳،                       | * «كلّ المراكب هنا ترسو»: ٣٩،  |
| العادي»: ٦٨.                                                               | * «طرق مختلفة إلى     | .2٣                        | 37.                                      | ٠٤٠                            |
|                                                                            | روما»: ٦٢، ٦٣.        | * «طقوس الطبيعة»: ٤٤،      | * «إلى أجل مسمّى»:                       | * «طقوس الطبيعة»: ٤٤، ٤٥).     |
|                                                                            | * «دلیل»: ۱۰۵، ۱۰۵.   | ٥٤.                        | ۶۵، ۷۵.                                  | * «البادئ»: ٥٠، ٥١.            |
|                                                                            |                       | * «البادئ»: ٥٠، ٥١.        | * «هــذا هــو يــومي»:                   | * «إلى امرئ القيس في طريقه     |
|                                                                            |                       | * «سيّد المناخات»: ٥٨.     | ٥٥، ٧٥.                                  | إلى الجحيم»: ٥٢، ٥٤.           |
|                                                                            |                       | * «هـــذا الـــرداء بـــين | * «بناهٔ الزقّـورات»:                    | * «هذا هو يومي»: ٥٥، ٥٧.       |
|                                                                            |                       | أصابعي»: ۷۸، ۸۰            | ۲۷.                                      | * «میشما بین بو و بُون»: ٦٩.   |
|                                                                            |                       | * «ملاحظة من مسافر»:       | * «هــذا الـرداء بــين                   | * «موسیقی فی زقاق بغدادی»:     |
|                                                                            |                       | ۸٥                         | أصابعی»: ۷۸، ۸۰.                         | (ص ۹۵، ۹۷).                    |
|                                                                            |                       | * «غناء على إيقاع          | * «تقرير مـن الجبــهُ»:                  | * «هــذه ليســت أورفلــيس»:    |
|                                                                            |                       | الطلبة والسيتار لنصرت      | ٨٤                                       | ۱۰۰، ۱۰۳.                      |
|                                                                            |                       | علی خان»: ۹۸، ۹۹.          | * «شموئيل»: ۸۸، ۹۰.                      | * «جاء وتحت مئزره سكّين»:      |
|                                                                            |                       | * «حلم الحمّال على         | * «موسیقی فی زقاق                        | ۸۰۱، ۱۱۰.                      |
|                                                                            |                       | جسر القلعة»: ١١١، ١١٤.     | بغدادی»: ۹۵، ۹۷.                         | * «حلم الحمّال على جسر         |
|                                                                            |                       | * «حامـل الفـانوس فـي      | * «غناء على إيقاع                        | القلعة»: ۱۱۱، ۱۱۲.             |
|                                                                            |                       | ليل الذئاب»: ١١٥، ١١٧.     | الطلبـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | * «حامـل الفـانوس فـي ليـل     |
|                                                                            |                       |                            | لنصرت على خان»:                          | الذئاب»: ۱۱۵، ۱۱۷.             |
|                                                                            |                       |                            | ۸۹، ۹۹.                                  |                                |
|                                                                            |                       |                            | * «دلیل»: ۱۰۵، ۱۵.                       |                                |
|                                                                            |                       |                            | * «جاء و تحت مِئــزره                    |                                |
|                                                                            |                       |                            | سکّین»: ۱۱۸، ۱۱۰.                        |                                |
|                                                                            |                       |                            | * «حامل الفانوس في                       |                                |
|                                                                            |                       |                            | ليــل الــذئاب»: ١١٥،                    |                                |
|                                                                            |                       |                            | .11V                                     |                                |
|                                                                            |                       |                            |                                          |                                |

نمودار مؤلفه های سوررئالیسم در مجموعه «حامل الفانوس فی لیل الذئاب»



# نتيجهگيري

ماهیت سوررئالیسم در مجموعهٔ «حامل الفانوس فی لیل الذئاب» به دو بخش سوررئالیسم غربی و شبهسوررئالیسم (نسخهٔ بومی) قابل تقسیم است. بولص در برخی از اشعار بویژه در عناصر «نگارش
خودکار»، «تصاویر سوررئالیستی» و «امور شگفت»، رونوشتی از نسخهٔ غربی به کار می گیرد و با اهتمام
به این معیارها غالباً به بُعد درونی و نفسانی خویش می پردازد و در پی آزادسازی امیال سرکوبشدهٔ
فردی است. ایماژهایی که به کار می گیرد، شگفتانگیز و سوقدهندهٔ تصاویر متعارف به تصاویر
ناهمگون و فراواقعی است. در نگارش خودکار، وی نیز همگونی و ارتباطی مستقیم بین جملهها به چشم
نمی خورد و تعبیرهای شاعر از هوشیاری به سمت ناهوشیاری و فراواقعیت در تغییر است.

بولص با ذکر مشاهیری از ادبیات عربی؛ همچون «منذربن ماء السماء»، «امرءالقیس» و غیره و نیز از طریق اشارات نمادین، رمزها و تشبیهات بلاغی به سوررئالیسم، قالبی بومی میبخشد و سازههای سوررئالیستی را در مسیر اصلاح شرایط نابسامان به کار می گیرد که براثر رنجها و اوضاع نامساعد سیاسی و اجتماعی بر جامعه سایه افکندهاند. بههمین دلیل شخصیتهای ملّی – میهنی؛ مانند «جندی» و «دراویش» را خلق میکند که در خواب و بیداری با توسّل به رؤیا، آرزوهای دستنیافتهای را بهرهور می کنند. طنز وی نیز، محتوایی آتشین و گزنده دارد و شاعر از آن در مقابل سرافکندگی و ناملایمات جامعه بهره می گیرد و درتلاش است تا با ارائهٔ اشعار طنزآلود سوررئالیستی، جامعهٔ سرخورده و ناکام را رهایی بخشد و از سوی دیگر، با کاربست نمادها و مشاهیر ادبیات بومی، بذر امید، بیداری و آزادی را در نهاد خوانندگان شعرش بکارد. بررسی شناسههای سوررئالیستی در شعر بولص از جهت بسامدهای در نهاد خوانندگان شعرش بکارد. بررسی شناسههای سوررئالیستی در شعر بولص از جهت بسامدهای کلی، بیش از آنکه در چارچوبهای معنایی متمرکز گردد، در چگونگی طرح قضایا به چشم می خورد. به همین علت، مفاهیمی؛ مانند طنز و تمرد که ناظر بر مفهوم و ساختار معنایی است، نسبت به شیوهٔ

نگارش خودکار یا خلق معانی بر مبنای خواب و رؤیا (ناخودآگاه) از سهم کمتری برخوردار است و این امر را باید از خصیصههای متن بولص در خوانش سوررئالیستی به نسبت مبانی آن در زبان مبدأ دانست؛ اما در دیگر مؤلفهها به نظر میرسد که سرکون بولص کوشیده است که سوررئالیسم را تا حدی بر اساس الگوهای معهود غربی در آثار شعری خویش گسترش دهد.

## منابع فارسی و عربی

- إبراهيم، محمدأبوالفضل. (٢٠٠٩). ديوان امرء القيس؛ الطبعة الأولى، القاهرة: دار المعارف.
  - أدونيس، أحمدعلى سعيد. (بي تا). الصّوفية والسّرياليّة؛ الطبعة الثالثة، بيروت: دار الساقي.
- اسپرهم، داود و سمیه اسدی. (۱۳۹۲). «داستان وارگی در غزلیات شمس»؛ مجله ادب فارسی، دوره ۳، شماره ۲. صص ۵۹–۷۹.
  - الأصفر، عبد الرزاق. (١٩٩٩). **المذاهب الأدبية لدى الغرب؛** دمشق: إتّحاد الكتاب العرب.
    - الإصفهاني، أبوالفرج. (١٩٩٤). الأغاني؛ الطبعة الاولى، بيروت: دار إحياء التراث العربي.
  - برتون، آندره. (۱۳۸۳). سرگذشت سوررئاليسم، ترجمه عبدالله كوثرى، تهران: ني.
- بودافر، پیر. (۱۳۷۳). شاعران امروز فرانسه؛ ترجمهٔ سیمین بهبهانی، چاپ اوّل، تهران: علمی-فرهنگی.
- بولص، سركون. (٢٠١١). **الأعمال الشعرية؛** «الجزء الثاني»، الطبعة الأولى، عراق، أربيل: المديرية العامة للمكتبات العامة.
- بیگزبی، سی. و. ای. (۱۳۹۲). **دادا و سوررئالیسم**؛ ترجمهٔ حسن افشار، چاپ هفتم، تهران: مرکز.
- پیر، برونـل. (۱۳۷۸). تاریخ ادبیات فرانسه؛ ترجمـهٔ نسـرین خطـاط و مهـوش قـویمی، تهـران:
- الجيوسى، سلمى الخضراء. (٢٠٠٧). **الإتّجاهات والحركات فى الشعر العربى الحديث**؛ ترجمة عبدالواحد لؤلؤة، الطبعة الثانية، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية.
  - خليفة، عبداللطيف. (٢٠٠٣). دراسات في سيكولوجيّة الإغتراب؛ قاهرة: دار غريب.
    - داد، سیما. (۱۳۸۵). فرهنگ اصطلاحات ادبی؛ تهران: مروارید.
- دندى، محمدإسماعيل. (١٤١٨). «السريالية والشعر العربي الحديث»؛ مجلة المعرفة، العدد ٢٠٩، صص٧٧-٩٤.
  - رؤیایی، یدالله. (۱۳۵۷). **از سکوی سرخ**؛ تهران: مروارید.
- رجبی، فرهاد. (۲۰۱٤). «تبلور سوررئالیسم در شعر هوشنگ ایرانی و مجموعهٔ سریال»؛ کاوش-نامه ادبیات تطبیقی، دانشگاه رازی کرمانشاه، سال چهارم، شماره دهم. صص ۲۱- ٤٨.
  - سیدحسینی، رضا. (۱۳۹۳). مکتبهای ادبی، چاپ هفدهم، تهران: نگاه.

- شمیسا، سیروس. (۱۳۹۰). مکتبهای ادبی؛ تهران: قطره.
- العلاف، إبراهيم خليل. (۲۰۱۰). جماعة كركوك الأدبية: فصل من تاريخ العراق الثقافي المعاصر. الحوار http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=207152&r=0،۲۹۴۰
  - فاولى، والاس. (٢٠١١). عصر السريالية؛ ترجمة خالدة سعيد، دمشق: دار التكوين للنشر.
  - كامو، البير. (١٩٨٣). **الإنسان المتمرّد**؛ ترجمه نهاد رضا، الطبعة الثالثة، بيروت: عويدات.
  - نادو، موريس. (١٩٩٢). تاريخ السريالية؛ ترجمة نتيجة الحلاق، دمشق: دراسات نقدية عالمية.
  - هدّارة، محمد مصطفى. (١٩٩٠). دراسات في الأدب العربي الحديث؛ ط١، بيروت: دار العلوم العربية.
- نعمتی قزوینی، معصومه و همکاران (۱۳۹٦). «سیر تحول سوررئالیسم در آثار زکریا تامر براساس مطالعه موردی سه مجموعه صهیل الجواد الأبیض، ربیع فی الرماد و الرعد»؛ فصلنامه لسان مبین، دانشگاه بینالمللی امام خمینی، سال هشتم، شماره ۲۸، صص۱۵۷–۱۸۷.

#### فصليّة لسان مبين (يژوهش ادب عربي)

السنة الحادية عشر ، الدورة الجديدة، العدد السابع والثلاثون، خريف ١٣٩٨ هـ. ش

# قراءة سريالية لـمجموعة «حامل الفانوس في ليل الذناب» لسركون بولص \*

نجات غيبي بور حاجى ور، ماجستير في اللغة العربية و آدابها بجامعة جيلان أميد جهان بخت ليلي، أستاذ مساعد بقسم اللغة العربية و آدابها في جامعة جيلان. فرهاد رجبي، أستاذ مشارك بقسم اللغة العربية و آدابها في جامعة جيلان.

#### الملخص

تمكّن الشعر العربيّ المعاصر عامةً أن يوظّف تقنيات أوسع لأجل التعبير عن مفاهيمه المطلوبة، مستخدماً التجارب الغربية، حيث يعدّ إحدى هذه الطرق التعبيرية أي استخدام السريالية في ارتباطها بالمعاني والظواهر الكونية وهي التي تم الاهتمام بها بشكل خاص في شعر شعراء أمثال سركون بولص، وإنّ الشاعر العراقي المعاصر سركون بولص تم الاهتمام بها بشكل خاص في شعر شعراء أثروا بالنمط السريالي، فتبين لنا عند قراءة آثاره سمات سريالية يمكن تقسيمها إلى قسمين هما: السريالية الغربيّة والنسخة المستوطنة منها. حيث إنّه يستخدم في بعض أشعاره لاسيّما في ظواهر مثل «الكتابة التلقائية» و«الصور السريالية» و«السحر والإعجاب» صورة من النسخة الغربية وكثيراً ما يتطرّق إلى جانبه النفسيّ مولياً الاهتمام لهذه المعايير وهو يُكسِب السريالية صبغة مستوطنة ذاكراً مشاهير من الأدب العربي ومتشبثاً بالإشارات الرمزية والتشابيه البلاغية ويوجه الملامح الأخرى نحو تعديل الظروف الاجتماعيّة المتوترة، كما أنّه استطاع بالإشارات الرمزية والتجاوز عن الماديات والوصول إلى الحقيقة الكونيّة التي تضفي شعره ألوان السريالية. فهذا المقال يعالج مجموعته الشعرية المسمّاة بـ«حامل الفانوس في ليل الذئاب» نظراً للقابليات السريالية في آثاره مستخدماً المنهج التحليليّ هادفاً الكشف عن الحقيقة الكامنة خلف العالم الظاهر في شعر بولص.

كلمات مفتاحيّة: السريالية، سركون بولص، حامل الفانوس في ليل الذئاب، الكتابة التلقائية، الحِلم والحُلم.

<sup>\* -</sup> تاريخ الوصول: ١٣٩٨/٠٥/١٥ تاريخ القبول: ١٣٩٨/٠٨/٠١

<sup>-</sup> عنوان البريد الإلكتروني للكاتب المسؤول: omidjahanbakht@gmail.com

<sup>-</sup> شناسه ديحيتال(DOI): 10.30479/lm.2019.11362.2847